Esto no es religion

La religion vivida como perspectiva

This is not religion. Lived religion as a perspective

Recibido: 6 de marzo de 2025
Aceptado: 25 de agosto de 2025

Resumen: Se argumenta que medir la religiosi-
dad sélo a través de afiliacién y asistencia al tem-
plo reduce la complejidad del fenémeno religioso
en América Latina. En contraste, la perspectiva
de la religidn vivida, al enfatizar el estudio de las
practicas cotidianas de las personas creyentes,
permite recuperar caracteristicas propias de la
religiosidad en la regidn y desafia las categorias
tradicionales de secularizacién y mercado religio-
so. El estudio de los tatuajes religiosos sirve como
caso de analisis para demostrar cémo desde la
religion vivida, se pueden recuperar practicas
que la sociologia ha marginado. Histéricamente
presentes en el cristianismo, los tatuajes han sido
excluidos del discurso académico por no encajar
en los modelos normativos. El articulo concluye
que la religion vivida ofrece una herramienta cri-
tica para revisar los paradigmas establecidos y
construir nuevas categorias tedricas que reflejen
la realidad religiosa latinoamericana.

Palabras clave: religion vivida, practica
religiosa, tatuajes, secularizacién

GUSTAVO MORELLO

Abstracts: It is argued that measuring religiosity
only through affiliation and church attendance
reduces the complexity of the religious phenom-
enon in Latin America. In contrast, the perspec-
tive of lived religion, by emphasizing the study of
the daily practices of believers, allows us to re-
cover characteristics specific to religiosity in the
region. The article explores the sociology of reli-
gion from the perspective of lived religion, chal-
lenging the traditional categories of seculariza-
tion and religious market. The study of religious
tattoos serves as a case study to demonstrate
how, from a lived religion perspective, we can re-
cover practices that sociology has marginalized.
Academic discourse has excluded tattoos for not
fitting into normative models, even when they
have been historically present in Christianity.
The article concludes that lived religion offers a
critical tool for reviewing established paradigms
and building new theoretical categories that re-
flect Latin American religious reality.

Keywords: Lived Religion, religious practices,
tattoos, secularization

D. R. © 2026. Universidad Nacional Auténoma de México-Instituto de Investigaciones Sociales. Revista Mexicana
de Sociologia 88, niim. 1 (enero-marzo, 2026): 75-104. Ciudad de México. ISSN: 0188-2503/26/08801-03.



ESTO NO ES RELIGION

“La traicion de las imagenes (Esto no es una pipa)” (1929) es un cuadro del
pintor surrealista belga René Magritte, que se exhibe en el Museo de Arte
del Condado de Los Angeles (LACMA), en California.!

Figural
La pintura muestra una pipa con la inscripcién “Ceci n’est pas une pipe”

Fuente: Los Angeles County Museum of Art, (2024) [en linea]. Disponible en
<https://collections.lacma.org/node/239578>.

A pesar de que lo que se ve es una pipa, el cuadro no es una pipa. Es la
imagen de una pipa. Lo explica Magritte: “La famosa pipa, jcomo me lo
reprocharon! Y, sin embargo, ¢se podria rellenar? No, s6lo es una represen-
tacion, ¢verdad? Si hubiera escrito en el cuadro ‘Esto es una pipa’, jhabria
estado mintiendo!”.? El cuadro, como lo explica una etiqueta en la pared
del museo, es “un tratado sobre la imposibilidad de reconciliar palabra,

1 Cuando visité el museo, en octubre de 2024, la pintura estaba en una sala del tercer piso (Broad Con-
temporary Art) junto con cuadros de Diego Rivera (Dia de las flores, 1925, y Retrato de Frida Kahlo,
1935) y Georgia O’Keeffe (Horse Skull and Pink Rose, 1931). En una sala contigua habia un cuadro de
Mark Rothko (White Center, 1957) del que hablaré luego.

2 “Thefamous pipe. How people reproached me for it! And yet, could you stuff my pipe? No, it’s just a rep-
resentation, is it not? So if | had written on my picture ‘This is a pipe, I'd have been lying!” (Torczyner,
1977:22-24).

76 © Revista Mexicana de Sociologia 88, nim. 1 (enero-marzo, 2026): 75-104.



imagen y objeto, que desafia el habito de identificar la imagen de algo con
el objeto en si”.3

Quiero usar esta pintura para reflexionar sobre las teorias en circulacién
sobre religion y la aproximacién de religiosidad vivida (RV) en la academia
latinoamericana. La imagen de la pipa representa lo que han sido las teorias
de secularizacion y, en menor medida, las del mercado religioso: una ima-
gen de la religion en Latinoamérica. La religién practicada es la pipa real,
la que no estd en el cuadro. La aclaracion escrita por Magritte en la pintura
seria, en alguna medida, la aproximacion a la religion vivida.

En los tltimos afios, ademas de los numerosos articulos y libros publi-
cados sobre RV (Pereira, 2024), se han organizado paneles en las Jornadas
de la Asociacién de Cientistas Sociales de la Religion (en el 2022, en Rio de
Janeiro, y en 2024, en Montevideo), jornadas de trabajo, por ejemplo la X
Congresso da Associacdo Nacional de Pds-graduagdo e Pesquisa em Teo-
logia e Ciéncias da Religido de 2024, en Campinas, o el xi1 Coloquio de
Religido Vivida e Ciéncia de Religido, en Minas, ambos en Brasil; nimeros
especiales de revistas (Pereira y Morello, 2022), programas de estudio* y
seminarios.®

Creo que la recepcion se debe, por un lado, a que la mayoria de quienes
trabajan religion desde las ciencias sociales usaron los paradigmas teori-
cos de secularizacion y mercado religioso con muchas criticas y aclaracio-
nes (Frigerio, 2018; Mallimaci, 2008; Pereira y Morello, 2022); y, por otro,
porque la aproximacion inductiva al campo articul6 diversos proyectos
empiricos en una categoria comun. La RV ha permitido ver que el cuadro
pintado por la asistencia al templo no es toda la religion.

En este articulo, realizo una exploracién histérica del concepto de asis-
tencia al templo como forma privilegiada de medir la practica religiosa, y

3 “Atreatise on the impossibility of reconciling word, image, and object, it challenges the convention
of identifying an image of an object as the thing itself”. LACMA (2024). The Treachery of Images (This is
Not a Pipe) [en linea]. Disponible en <https://collections.lacma.org/node/239578> (consulta: 11 de
octubre de 2024).

4 Por ejemplo, el programa ReliVivida, de la Universidad Catdlica Argentina, a cargo de Alejandro Frige-
rio [en linea]. Disponible en <https://repositorio.uca.edu.ar/cris/ou/ou00257?locale=en>.

5 Como Religion Populary Religién Vivida, que organizé la Facultad de Ciencias Sociales de la Pontificia
Universidad Catélica de Chile, los dias 2 y 3 de enero de 2025. Le agradezco a Eduardo Valenzuela,
Marureen Neckelman Correa y al resto de los participantes por sus comentarios, que enriquecieron
este texto.

Revista Mexicana de Sociologia 88, nim. 1 (enero-marzo, 2026): 75-104. ® 7



sus limitaciones. Discuto luego la Rv como una aproximacién a lo religioso
que, al correr el foco de las instituciones, abre las puertas a considerar otras
practicas y da cabida conceptual a lo que quienes trabajan en el campo re-
ligioso venian observando. Finalmente, aplico la idea de Rv de explorar lo
que las personas hacen, a la historia del tatuaje como practica no regulada
por las instituciones. El resultado muestra que no sélo las instituciones
definen lo que es religion, sino que la sociologia interviene activamente
en esa definicion.

CECI N’EST PAS UNE RELIGION, ES UNA REPRESENTACION

Cualquier forma de hablar de religién, cualquier categoria usada para des-
cribirla, es distinta de la religion practicada. Es, siempre, una imagen que
representa un aspecto y no la totalidad de lo religioso en si. Es imposible re-
conciliar el objeto de estudio (la imagen) con la cosa en si (la pipa).

El concepto religion es una construccion social compleja y multifacética.
Una discusion constante en la sociologia ha sido sobre cuales ideas, prac-
ticas, ritos, objetos, aspectos morales, y costumbres forman parte de una
religion, y cudles de esos elementos deberiamos medir. Medir es trazar
una imagen de lo religioso, pintar un cuadro destacando ciertos aspectos
en detrimento de otros.

Para Karl Marx, Emile Durkheim y Max Weber —quienes construye-
ron las categorias que usamos para comprender el fendmeno religioso—,
religion es lo que la sociedad europea de fines del xix entendia por tal. Y
desde ese paradigma cultural, la Tlustracion, aplicaron al resto del mundo
lo que entendieron como religion (Morello, 2021b).

Este modelo cientifico tenia incorporada una valoracién normativa del
fendmeno; lo que sucedia en Europa, la idea de soberania popular como
fuente del poder politico, la racionalizacién de distintos aspectos de la vida,
y laretraccion de la iglesia de la esfera ptblica, era lo que tarde o temprano
sucederia en el resto del mundo, con el avance de la civilizacién europea.
Como lo que se oponia a esa modernizacion era la religion (en concreto, el

78 e Revista Mexicana de Sociologia 88, n(im. 1 (enero-marzo, 2026): 75-104.



catolicismo ultramontano), ésta se transformé en variable dependiente de
la modernidad.®

Fue en este contexto que se empezaron a buscar modos de medir esa
transformacion. Afiliacién y asistencia al templo se convirtieron en para-
metros para medir la vitalidad (o no) de las iglesias y de la religiosidad en
una sociedad moderna. Incluso, algunos autores consideran que una persona
dfiliada es practicante sélo si asiste al templo (Christian, Gent y Wadkins,
2015), y la disminucioén de la asistencia es un signo de la caida de las reli-
giones (Bruce, 2011).

Si bien hoy la asistencia al templo es obligatoria en la mayoria de las
tradiciones cristianas (Bruce, 2011), esto no es cierto para otras religiones,
ni fue practica habitual en el cristianismo. Desde el comienzo de la era
cristiana, cuando se puede suponer que los conversos estaban realmente
comprometidos con su fe, pues arriesgaban su vida al afiliarse, hay quejas
sobre la asistencia a la misa dominical. Tertuliano, en su De Spectaculis,
escrito hacia el afio 200, se quejaba de que los cristianos prefieren el circo a
la misa. En el afio 304, todavia antes de la oficializacion del cristianismo
en Roma, la Iglesia establecié (en el Concilio de Elvira, Espafia) el precep-
to de misa dominical, asumiendo que la gente no lo hacia con la frecuencia
deseada (Jungman, 1951). Siglos mads tarde, en la América cristianizada, la
carencia de sacerdotes hizo de la misa dominical una excepcién, una prac-
tica de ciertos centros urbanos. Hasta bien entrado el siglo XX, las practicas
catolicas se estructuraron en torno a fiestas patronales, sacramentos y ritos
populares (Morello, 2020).

La afiliacion se empez6 a medir en Europa en los censos nacionales del
siglo X1X, con el objetivo de la asignacion de recursos a las iglesias estable-
cidas (Christopher, 2014). La asistencia se midi6 en el censo del domingo
30 de marzo de 1851, en Inglaterra (Bruce, 2011), unos meses antes del
censo de poblacién. La cuestion de fondo fue, también, la asignacion de re-
cursos en medio de la disputa entre el anglicanismo oficial y el disidente. Es
el tnico censo de asistencia del que hay registros. Este censo fue criticado
por la forma en que se recolectaron los datos, los reportes de los pastores

6 Las teorias de la secularizacion postulan en general que, a mas modernidad (esto es, a mas democra-
cia, racionalidad, capitalismo), menos religion (Pereira y Morello, 2022).

Revista Mexicana de Sociologia 88, nim. 1 (enero-marzo, 2026): 75-104. ® 79



de las iglesias, y el tipo de muestra que, de hecho, excluyé a trabajadores
(Pickering, 1967; Thompson, 1967).

En 1937, Gallup (firma global de analisis y consultoria) (Newport, 2016),
esta vez con encuestas representativas, midié la asistencia al templo en
Estados Unidos. Una época, y una sociedad marcadas por el apogeo indus-
trial y el desarrollo tecnoldgico, la consolidacion del estado de bienestar, el
sentimiento anticomunista y, sobre todo, el resurgimiento espiritual de la
posguerra. En todo caso, encuestas en las que los estadounidenses tienden
a sobreestimar su asistencia dominical (Chavez y Stephens, 2003; Olson y
Beckworth, 2011).

A pesar de estas criticas, la Encuesta Mundial de Valores (World Va-
lues Survey, 2020), LatinoBarémetro (Latinobarémetro, 2018), el Centro
Pew (Pew Research Center, 2014) y Barémetro de las Américas (LAPOP,
2020) han registrado afiliacion y asistencia en Latinoamérica desde la dé-
cada de 1980. Los cuestionarios utilizados en estas encuestas reflejan una
comprension institucional de lo religioso, tomando vitalidad institucio-
nal como sinénimo de vitalidad religiosa; miden el cumplimiento o no de
los mandatos institucionales, la aceptacion o no de los dogmas estableci-
dos, e ignoran practicas religiosas cotidianas alternativas a las regulaciones
oficiales. Estas encuestas responden a paradigmas tedricos que, si bien ho-
mologan con encuestas globales, no reflejan caracteristicas propias de la
religiosidad latinoamericana.

Por ejemplo, los y las cientificas excluyen explicitamente la asistencia
a “bautismos, casamientos, funerales”, practicas que, en Latinoameérica,
son importantes: aparecen en relatos biograficos y se exponen en fotos en
lugares destacados de sus casas, en forma de recuerdos en altares domés-
ticos (Torre, 2021; Morello, 2023). Si las personas recuerdan bautismos,
casamientos y funerales, ;por qué la insistencia en s6lo medir asistencia
dominical?

La practica latinoamericana va mads alla de la asistencia dominical.
El catolicismo, en particular, no ha sido de templos, liturgias oficiales y
preocupaciones de ortodoxia; sino de santuarios, piedad popular y mucha
heterogeneidad, incluso en sus estructuras oficiales (Ameigeiras, 2008;
Giménez, 2016). Encuestas dirigidas por equipos latinoamericanos incor-
poran esas dimensiones propias, preguntando por peregrinaciones, uso de
redes sociales, altares domésticos, mandas, animitas, contactos con difuntos,

80 e Revista Mexicana de Sociologia 88, n(im. 1 (enero-marzo, 2026): 75-104.



escuchar musica, limpias y otras terapias alternativas (Hernandez, Gutiérrez,
y Torre, 2016; Mallimaci, Giménez, Esquivel e Irrazabal, 2019; Somma,
Bragsted, y Valenzuela, 2017).

Asistencia al templo es un dato importante que sirve para visibilizar, una
forma especifica de hacer religién, compararla con otras practicas sociales
y con otros contextos. Pero oculta otras formas de hacer religion.

La pintura de Magritte, con su afirmacién verdadera pero contraintuitiva,
es la metéafora de la situacion. La imagen de la pipa es similar a la dfiliacion/
asistencia al templo en la sociologia de la religion, pero sin la advertencia
de Magritte. Hemos tomado la imagen por el objeto; hemos asumido que lo
medido (afiliacién/asistencia) era la religién. La imagen nos ha traicionado.

Figura 2
“Esto no es religion”, nimero 1

CEPIS iS S REN MACRITTE

Fuente: imagen generada con Copilot, respuesta a “People attending
church in the style of Rene Magritte with the text 'ceci n’est pas une
religion”, Microsoft, 12 de julio de 2024.

La practica religiosa desborda las instituciones y tradiciones religiosas.
Cualquier medicién de un aspecto religioso es una reduccién, sigue sin ser
toda la religion; pero es una forma de tener una imagen de lo religioso y
apreciar su evolucion. Medir es visibilizar. Sin embargo, es a la vez aceptar

Revista Mexicana de Sociologia 88, nim. 1 (enero-marzo, 2026): 75-104. ® 81



la “traicion de la imagen”: visibilizamos ciertos aspectos de lo religioso y
ocultamos otros: no vemos todo lo que forma parte de lo religioso; vemos
s6lo el cuadro que pintamos. Medir es, también, ocultar.

Estudiar lo religioso como construccién social es reconocer que la reli-
gion que se estudia es la que las y los investigadores construimos y, por lo
tanto, siempre hubo y habra aspectos excluidos. Como el estudio de lo re-
ligioso resulta complejo, siempre lo reducimos a algo manejable; no hay
escapatoria. De todo lo que constituye lo religioso, lo que vemos (y me-
dimos) es siempre limitado, parcial. Es imposible reconciliar el objeto de
estudio con la realidad estudiada. Pero eso significa también que podemos
criticar, pintar otro cuadro, transformar la perspectiva.

RELIGION VIVIDA COMO PERSPECTIVA

Hoy, la RV es un cambio de perspectiva; una critica de facto a los modelos
tedricos vigentes: ni las teorias de la secularizacién, de mercados religiosos,
o de religiosidad popular explican cabalmente lo que sucede en Latinoa-
meérica (Pereira y Morello, 2022). Sin embargo, la RV no es atin un modelo
tedrico, sino una forma de mirar lo religioso que cuestiona el habito de
identificar una imagen de lo religioso (afiliacion y asistencia) con el objeto
en si: la practica religiosa en América Latina.”

En gran medida, en la sociologia de la religion, hemos construido nuestro
objeto de estudio deductivamente, partiendo de premisas tedricas generadas
en otros contextos y tratando de aplicarlas a la realidad latinoamericana.
La aproximacion de la Rv, en cambio, mira lo religioso inductivamente:
indaga la experiencia religiosa latinoamericana desde las practicas religio-
sas, incorporando criticamente la perspectiva de quienes practican. Aqui
es donde entiendo que se abre la posibilidad de articular otro paradigma
tedrico, construido a partir de las experiencias religiosas latinoamericanas.
Por ahora, la RV pone entre paréntesis el modelo tedrico, y se ocupa de re-
cuperar las practicas observadas.

7 En este apartado me enfoco en la aproximacion de la Rv para luego utilizarla como herramienta critica
del “sentido comUn sociolégico” (Monnot, 2018). Para un analisis critico de la Rv y su estado actual,
véase Ammerman, 2021; Costa, Morello, Rabbia y Romero, 2021; Juarez, Torre y Gutiérrez, 2023; Perei-
ra, 2024; Pereira y Morello, 2022; entre otros.

82 e Revista Mexicana de Sociologia 88, n(im. 1 (enero-marzo, 2026): 75-104.



El razonamiento seria algo asi: “Esto no sera religién, pero quienes lo
hacen, lo consideran religion. ¢Por qué?”. La aproximacion de la Rv es tomar-
nos en serio lo que los sujetos identifican como religion, analizando criti-
camente ese dato (Figura 3). Es mirar lo que las personas hacen (o dejan
de hacer) para conectar con lo divino, la energia, el mas alld, dios, etc.
Atiende las précticas que dichas personas identifican como religiosas, y
no necesariamente con lo establecido en mandatos institucionales (Rabbia,
Morello, Costa y Romero, 2019). No son las y los investigadores quienes
buscan deductivamente algo que deberia suceder, sino que son los sujetos
quienes narran o muestran qué hacen, participando activamente en la de-
finicién de lo que es religién. Por supuesto, esta interaccion no es ingenua:
surge en un contexto donde quienes investigan tienen una experiencia pre-
via, una perspectiva teorica, una posicién religiosa (creen o no), y establecen
la agenda de investigacién (Bargain-Darrigues y Morello, 2023).

Figura 3
“Esto no es religiéon”, nimero 2

Fuente: imagen generada con Copilot, respuesta a “A burning candle
in the style of Rene Magritte with the sentence ‘Ceci n’est pas une
religion’”, Microsoft, 12 de julio de 2024.

Revista Mexicana de Sociologia 88, nim. 1 (enero-marzo, 2026): 75-104. ® 83



La Rv no es una mirada antiinstitucional; lo que hace es cambiar el punto
de entrada al campo. Partiendo de quienes practican, la aproximacion de la
RV busca entender los elementos que conforman las practicas, su origen e
influencias, sus sentidos y conexiones con otras practicas, religiosas o no.

Este énfasis en el sujeto que practica implica tanto asumir que el in-
dividuo es racional y da sentido a lo que hace, como que ese individuo es
siempre parte de una sociedad, que no hay biografia sin historia (Mallimaci
y Giménez, 2006). Porque lo religioso es una practica social, la Rv presta
atencion a lo que la sociedad entiende por religion (Ammerman, 2021).

Las personas conectan en un contexto que provee recursos culturales,
simbolos, ritos; a veces establecidos por tradiciones religiosas locales o
exoticas, a veces creadas en ambitos no religiosos (terapias sicologicas,
actividades fisicas o recreativas, por ejemplo). No solo las instituciones
religiosas definen qué es lo religioso en una sociedad. Siguen teniendo un
papel innegable, pero no excluyente: influencers, vecinos, posteo en redes
sociales, consejos escuchados al pasar, también conforman el campo reli-
gioso latinoamericano (Pérez-Vela, 2023).

Porque lo religioso es una construccion social, la RV presta atencion al
contexto en el que la practica ocurre, y a las expectativas sociales sobre las
interacciones entre religion y género, etnia, edad y clase social. El contexto
ayuda a definir que es religioso en una sociedad. Es posible que lo que sea
religioso en un contexto no lo sea en otros (Juarez, Torre y Gutiérrez, 2023;
Morello, 2019b). Veamos.

En general, en América Latina la religiosidad se vive en cuerpos, es-
pacios, a través de objetos (Bahamondes y Marin, 2022; Pereira, 2024);
se experimenta emocional y sensorialmente, se ve, se escucha, se toca, se
huele, se saborea (Juarez, Torre, y Gutiérrez, 2023; Morello, 2021). Sin em-
bargo, un trabajo realizado en Argentina, Pert y Uruguay encontré que los
sujetos de estratos socioeconémicos bajos no mencionaron practicas religio-
sas al aire libre (Morello, 2020); mientras que, en otro trabajo realizado en
Meéxico, participantes del mismo estrato social, conciben la religion como
algo que sucede principalmente en la naturaleza, y no al interior del hogar
(Juarez, Torre, y Gutiérrez, 2023).

La rRv también incorpora la dimensién de género, ya que la religion
practicada difiere entre personas de distintas orientaciones sexuales (Bru-
soni, 2019; Olmos, 2019). Otra caracteristica de la Rv en Latinoamérica es

84 e Revista Mexicana de Sociologia 88, n(im. 1 (enero-marzo, 2026): 75-104.



la practica discursiva de autonomia que reivindican los sujetos respecto
de la autoridad religiosa (Costa, Pereira, y Brusoni, 2019; Romero, Pérez,
y Lecaros, 2020). Esto no pareceria ser el caso entre jévenes profesiona-
les coreanos, donde las personas entrevistadas destacan su aprecio por la
tradicién y la adhesion a la institucion,® a pesar de que lo que hacen no es
necesariamente lo que la institucion espera.

Una critica a la aproximacion es que todo se transforme en Rv, y se des-
dibujen los limites entre lo secular y lo profano (Goldstein, 2024).

La Rv en Latinoamérica distingue entre realidades profanas y sagradas,
pero no como un binario excluyente, sino como un espectro. Hay cosas
mas sagradas que otras, no todo es lo mismo. Hay grados en un “espectro
de encantamiento”, en el que se ubican rituales y practicas mas o menos
intensas en cuanto a su grado de otredad, desde la devocién a un cantan-
te popular o un equipo de futbol, a la veneracién de simbolos nacionales
y politicos; de imagenes religiosas que se tienen en casa, hasta la imagen
que esta en un santuario y que “carga” a las otras; desde practicas recien-
temente incorporadas, hasta tradiciones ancestrales; de practicas intimas y
personales, pasando por las que se hacen en grupo, a las que son parte de
un ritual institucional.

Ese mundo espiritual, con buenos y malos espiritus, constituye un as-
pecto diferente de la realidad. Un aspecto central de la Rv es entender lo
religioso como una relaciéon humana con ese mundo suprahumano (Morello,
2020). Y las relaciones en América Latina (tanto humanas como divinas)
implican cuidado. Lo religioso es un modo de relacionarse y entrafia el
cuidado de la relacion. Uno cumple porque quiere.!® No hay mandato sino
compromiso de cuidar. La manda (promesa) a una orisha, la virgen o la
Santa Muerte se entiende en ese contexto. Creer es cultivar esa relacion.
Tanto la conversion religiosa (Lecaros, 2019) como la no-afiliacion (Rabbia,
2017b) pueden ser etapas en ese proceso. Las identificaciones son porosas,

8 Entrevista del autor con Kyuhyun Jung, sobre su propuesta de tesis doctoral: “What did we come for in
this world? Study on the Korean young adults’ religion-values amid the secular age”. Sogang Universi-
ty, Departamento de Sociologia, 2024.

9 Debo esta idea a Hugo Rabbia, conversacion en septiembre de 2024.

10 Los trabajos de campo muestran que cuando se habla de espiritualidad o fe se enfatizan aspectos
voluntarios, genuinos, mas auténticos de lo religioso, donde las personas deciden conectar. Religién
aparece como algo obligatorio, artificial, alienante (Bravo, 2024; Rabbia, 2017a).

Revista Mexicana de Sociologia 88, nim. 1 (enero-marzo, 2026): 75-104. ® 85



con btisquedas que no necesariamente implican abandonar una tradicion.
A partir de quienes practican, la mirada de la RV va mas allé de los limites
confesionales (Pereira, 2024) y resalta los transitos, las pertenencias mix-
tas, las apropiaciones.

Religion vivida implica hablar de “no afiliacién”, “no religién” y “laici-
dad” vivida. La no dfiliacién entra claramente en el &mbito de la Rv, ya que al
no partir de afiliaciones sino de practicas, las personas no afiliadas que ha-
cen algo para conectar con el mas alla (constelaciones familiares, yoga,
eneagrama, tatuajes) o que hibridan practicas tradicionales estan practicando
religion (Bravo, 2024; Romero y Lecaros, 2017). Por ejemplo, el Camino
de Santiago, u otra peregrinacion hecha por no afiliados, es objeto de esta
aproximacion. Es porque, o se realiza en un dia especial, porque el punto
de partida o de llegada es considerado especial, o porque la persona que
camina le da un significado especial. Se trata de practica con elementos
religiosos/espirituales (Costa, Morello, Rabbia y Romero, 2021).

No religion vivida son practicas activas de rechazo de un aspecto religio-
so, de la dimensién de conectar con el mds alld de la practica. Es lo que no
se reconoce como religioso ni por la sociedad en la que la practica sucede, ni
por quien lo hace. Una caminata, por ejemplo, es eso: una caminata y nada
mas. El riesgo aqui es que las y los investigadores “fuercen” la categoria
de RV sobre algo que no es reconocido como religioso ni por la sociedad,
ni por el sujeto que practica (Nilsson, 2020).

Hay trabajos que exploran la diferenciacion de esferas politicas y reli-
giosas, desde las practicas concretas; lo que seria laicidad vivida. Sujetos
participantes en un estudio en Argentina distinguen autoridades y esferas de
valores (religiosa, politica y econdmica); unos espacios religiosos y otros
profanos. Ni todo es ambito de lo religioso, ni todo lo religioso es “ecle-
siastico” (Morello, 2019a).

¢Qué descubrimos cuando, en vez de las instituciones, miramos las
practicas? ;Podemos recuperar practicas hechas por fuera de las institucio-
nes? ;Las personas han hecho siempre lo que las instituciones requerian?

86 © Revista Mexicana de Sociologia 88, n(im. 1 (enero-marzo, 2026): 75-104.



TATUAJES: CECI N’EST PAS UNE RELIGION
Para explorar una practica religiosa al margen de lo institucional (e identifi-
car a los actores con el poder de decir “ceci est une religion”), este articulo
propone aplicar la perspectiva de la Rv a la historia del tatuaje religioso.

Estudiar tatuajes como practicas religiosas occidentales desafia el senti-
do comun sociologico (Monnot, 2018), la pintura canénica que la sociologia
hizo de la religion. En primer lugar, porque ese sentido comin supone que
fueron prohibidos en la tradicion cristiana y, por lo tanto, suprimidos en
Occidente hasta fines del siglo xviil. En segundo lugar, porque asume que
quienes creen hacen lo que las iglesias les dicen que hagan.

La mayoria de los estudios de sociologia de la religion en el mundo oc-
cidental dijeron de los tatuajes ceci n’est pas une religion (Figura 4). Y sin
embargo, el tatuaje ha estado presente desde el comienzo de la era comun.

Figura 4
“Esto no es religiéon”, nimero 3

Fuente: imagen generada con Copilot, respuesta a “A right arm
tattoo, with a figure of Jesus Christ, in the style of Rene Magritte,
that includes the sentence ‘Ceci n’est pas une religion’”, Microsoft,
12 de julio de 2024.

Revista Mexicana de Sociologia 88, n(im. 1 (enero-marzo, 2026): 75-104.

. 87



Los tatuajes entran en la sociologia de la mano de George Simmel (1908)
y Emile Durkheim (1915). Mientras que el primero los asocia a “pueblos
primitivos” (nature people) (Wolff, 1950: 340), Durkheim los vincula a po-
blaciones de “cultura inferior” (Durkheim [1915] 1965: 264). Los tatuajes
religiosos eran algo exético que ocurria fuera de Europa o en ella como
algo marginal e incluso estigmatizante: s6lo presente entre soldados, ma-
rineros, prisioneros y estudiantes universitarios mal portados. Los tatuajes
religiosos, fuera de Occidente, eran un tema de antropologia (Rubin, 1988);
y cuando aparecian en las sociedades europeas, un asunto de la criminolo-
gia: el primer corpus sociol6gico sobre tatuajes religiosos se nutri6 de los
criminélogos Alexandre Lacassagne (1881), Cesare Lombroso (1887) y
Abele de Blasio (1905).

El sentido comun suponia que, como las principales iglesias cristianas
prohibian los tatuajes, éstos no existian. Las y los sociélogos no conside-
raron los tatuajes como una practica religiosa legitima, dando por sentado
que las personas no se los hacian porque el cristianismo los prohibia. La
sociologia se centro en afiliacion y asistencia para evaluar la religiosidad
de una sociedad; lo que pasaba por fuera de lo institucional era supersti-
cion (véase, por ejemplo, DeMello, 2000; Ebensten, 1954; Gilbert, 2000;
Le Breton, 2013; Pitts, 2003; Sanders y Vail, 2008). En esta narrativa, los
tatuajes se reintrodujeron en Europa después de la exploracion de las is-
las del Pacifico; y la mayoria de los estudios que repiten esta suposicion
generalmente hacen referencia a los autores antes mencionados véase por
ejemplo, Firmin, Tse, Angelini y Foster, 2012; Kosut, 2006; Martin, 2013;
Pérez, 2009; Walzer, 2015).

Es cierto que, antes de los viajes de Louis-Antoine de Bougainville
(1766-1769) y James Cook (1768-1771) a Tahiti y las islas del Pacifico, no
existia una palabra especifica para nombrar a los tatuajes en Occidente
(Ebensten, 1954). El latin, el griego y las lenguas europeas usaban palabras
como stigmata, signum, nota, inscritpio y scriptum (Bruna, 2005; Jones,
2000). Introducir una palabra especifica en las lenguas occidentales para
nombrar un fenémeno no es un logro menor. Sin embargo, la narrativa del
descubrimiento europeo del tatuaje después de esos viajes es mds un proyec-
to cultural que un hecho: un proyecto que colocé a quienes tenian tatuajes
al margen de la civilizacién (Rosenblatt, 1997; Rubin, 1988), y al tatuaje
como una marca de lo otro (Caplan, 2000; Oettermann, 2000).

88 e Revista Mexicana de Sociologia 88, n(im. 1 (enero-marzo, 2026): 75-104.



CELA N’EST PAS LE CHRISTIANISME.

LA SUPUESTA PROHIBICION CRISTIANA

Muchas socitlogas y soci6logos asumieron que la prohibicién cristiana se
basaba en las escrituras (véase, por ejemplo, Bell, 1999; Boudreau, Ferro
y Villamar, 2020; Ebensten, 1954; Gilbert, 2000; Govenar, 1988; Pérez,
2009; Rosenblatt, 1997; Sizer, 2020), porque leyeron que el libro del Le-
vitico (19: 28) los prohibe. Esta proscripcion seria respaldada luego por el
emperador Constantino I sobre la base de que los tatuajes denigraban la
imagen de Dios (Sanders y Vail, 2008). El Segundo Concilio de Nicea (787)
habria confirmado esa negativa!! (Gilbert, 2000; Guerzoni, 2005; Steward,
1990). Hay también testimonios de figuras cristianas que se opusieron a
los tatuajes: San Basilio en el siglo v (Petkoff, 2019), el pastor anglicano
John Bulwer en el siglo xviI (Schildkrout, 2004) y el ministro bautista
Paul Chappell en el siglo xx (Parnell, 2019). Los tatuajes, religiosos o no,
desaparecieron de Europa.

Respondo a estos argumentos por partes. Primero, hay referencias bi-
blicas que aceptan los tatuajes (Apocalipsis, 17: 5; Cantar de los Cantares,
8: 6) y les atribuyen un poder protector (Génesis 4: 5), e incluso alientan la
practica (Isaias 44: 5). Mas ain, mientras el texto de Galatas 6: 17 indicaria
que el apéstol Pablo tenia una cruz tatuada en el cuerpo, el profeta Isaias
(49: 16) muestra que el que lleva un tatuaje es YHWH mismo. En su conjunto,
la Biblia mas que prohibir los tatuajes, regula su uso.

El decreto del emperador Constantino prohibia efectivamente los tatuajes
en el rostro, un castigo romano habitual, porque denigraban la imagen de
Dios en las personas. En cambio, argumentaba el emperador, las personas
esclavizadas podian ser tatuadas en brazos y piernas (Bruna, 2005; Gustaf-
son, 1997; Jones, 2000; Steward, 1990). Regular méas que prohibir.

El Concilio ecuménico de Nicea celebrado en 787 no hablé de tatuajes.
Los registros reflejan la controversia sobre el uso de imagenes religiosas

11 Es importante tener en cuenta que la primera traduccién parcial al inglés (la fuente disponible para
estos autores) fue realizada en 1849 por el sacerdote anglicano John Mendham, quien no us? las actas
del concilio, sino en los Libri Carolini, una fuente que refleja la posicion de Carlomagno contra Nicea.
Mendham queria mostrar como la veneracion catdlica de las imagenes era idolatrica. En 1901, Henry
Percival tradujo algunos extractos. La primera traduccién completa de las Actas en un idioma europeo
contemporaneo (italiano) fue la del Vaticano en 2004 (Concilio di Nicea 787, 2004). La primera traduc-
cion completa al inglés a partir de las fuentes originales es de 2018 (Price).

Revista Mexicana de Sociologia 88, nim. 1 (enero-marzo, 2026): 75-104. ® 89



en general, una disputa que sacudi6 al cristianismo en aquellos tiempos
(Price, 2018). La tension era entre los iconoclastas, que rechazaban las ima-
genes como una forma de representacion legitima de lo divino, y los ico-
néfilos que las defendian. El concilio afirm6 que las iméagenes debian ser
veneradas, pero no adoradas. La controversia no termino alli, y muchos de
los siguientes emperadores bizantinos apoyaron a los iconoclastas. Algu-
nos, incluso, castigaron a los icondfilos tatuandolos en la cara (Gustafson,
1997; Jones, 2000). También en el afio 787, un concilio local celebrado en
Northumberland, Inglaterra, prohibié los tatuajes de motivacién pagana,
pero elogio los que retrataban iconografia cristiana (MacQuarrie, 2000;
Scheinfeld, 2007). Nuevamente, regular su uso, no prohibirlo.

Finalmente, si bien es cierto que hubo oposicion de ciertas figuras, en
el caso de la tradicion catélica, no encontré ninguna proscripcién ni en el
Codigo de Derecho Candnico ni en las fuentes del dogma catolico (Denzin-
ger, 1957). Entre las iglesias protestantes hay algunos folletos y homilias
de pastores que condenan los tatuajes, pero tampoco encontré ninguna
prohibicion institucional.

LA PRACTICA DEL TATUAJE

Dado que el cuadro pintado por la sociologia excluye al tatuaje como practi-
ca cristiana, exploraré la practica de tatuar en contextos cristianos desde la
perspectiva de la Rv: registrar lo que las personas hacen, no sélo lo que las
instituciones dicen.

La costumbre romana (antes griega y primero persa) de tatuar a prisio-
neros y esclavos esta bien documentada (Gustafson, 1997). Asi, cuando en
el siglo 1 comenz6 la persecucion romana contra los cristianos, estos fueron
castigados con stigmata en sus rostros. En un uso reverso, los cristianos
asociaron esos stigmata con el sufrimiento de Jesus: el cristiano une su
martirio al de Cristo en la cruz. Las comunidades comenzaron a reveren-
ciar a esas victimas, literalmente, estigmatizadas por su cristianismo. La
humillacién imperial se transformé en una marca de honor: otros cristianos
comenzaron a hacerse stigmata para indicar que eran “esclavos de Cristo”,
y no del César (Jones, 2000; Petkoff, 2019).

Algunas iglesias orientales incorporaron un signum como parte del
rito bautismal (Bruna, 2005; Petkoff, 2019), una costumbre que el monje

90 e Revista Mexicana de Sociologia 88, n(im. 1 (enero-marzo, 2026): 75-104.



Procopio de Gaza registré a mediados del siglo v (y atribuy6 al texto bi-
blico de Isaias 44:5). Los cristianos continuaron la tradicion durante la
Edad Media en Etiopia, Egipto, Sudan y Siria, y la extendieron a la India
(Anderson, 2000; Guilbault, Stark, y Obluski, 2024).

Durante la Edad Media, el scriptum religioso también fue habitual en
las islas britanicas y la peninsula italiana (Jones, 2000; MacQuarrie, 2000);
y entre quienes regresaban de Tierra Santa (Brain, 1979; Carswell, 1957,
Petkoff, 2019; Thevenot, 1687).

En las Américas, el tatuaje fue una practica extendida entre casi todas las
sociedades nativas. Arque6logos encontraron momias del siglo X1 con tatua-
jes faciales en Atacama y Chancay (Kaye, Bak, Marcelo, y Pittman, 2025).
Hernan Cortés (1519) registré nativos tatuados en lo que hoy es México.
Mientras el franciscano Diego de Landa luché contra esa costumbre en
sus incursiones misioneras en América Central (1549-1562), los informes
jesuitas del siglo xvii los mencionan entre casi todos los grupos aborige-
nes de América con los que entraron en contacto (Gilbert, 2000; Sanders
y Vail, 2008) (Figura 5).

Figura 5
Tatuajes entre los abipones, dibujo del jesuita Martin Dobrizhoffer (1717-1791)

VLI AT bbb

o

far

Fuente: Martin Dobrizhoffer (1784). Historia de Abiponibus. Vienna: Kurzbek. Disponible
en <https://es.m.wikipedia.org/wiki/Archivo:Abipones_pintados.jpg>.

Revista Mexicana de Sociologia 88, nim. 1 (enero-marzo, 2026): 75-104. ® 91



El misionero francés Gabriel Sagard comparé los signum que vio entre los
iroqueses con los que se hacian los peregrinos en Jerusalén, demostrando
la extensién del tatuaje de peregrinacion entre los europeos en el siglo Xvi1
(Segard y Chevalier, 1865 [1632]). A pesar de la Reforma protestante, que
desalentaba tanto las peregrinaciones como el uso de imagenes religiosas,
algunos protestantes siguieron yendo a Jerusalén y regresando con marcas
religiosas (Fleming, 2000).

Hay datos de signum cristianos en los Balcanes desde, al menos, el siglo
xVI (Caplan, 2000; Steward, 1990). En el siglo xv11, hay registros de tatuajes
entre monjas de Espafia y Francia, fieles catolicos en Inglaterra (Dauge-Roth,
2020; Guerzoni, 2018; Rosecrans, 2000) y marineros britanicos que se ha-
cian inscriptio de la crucifixion, la Virgen Maria, angeles y santos (Grumet,
1983). Las mismas imdagenes aparecen, en el siglo Xviii, en los cuerpos de
marineros napolitanos (Caplan 2000) y, un siglo mas tarde, entre campesinos
italianos (Guerzoni 2018).

Caterina Pigorini Beri estudid, en 1889, los tatuajes en la region italia-
na de Marche, sobre el Mar Adriatico.’? Le sorprendié que los cientificos
que habian investigado los tatuajes en “poblaciones barbaras y primitivas”
(Pigorini, 2018 [1889]: 12) no los hayan estudiado en Loreto, Asis, Sirolo
y Numana. Segun Pigorini Beri, la practica se inicié en torno al siglo xv y
continuaba en la ultima década del siglo XiX, a pesar de la prohibicién del
gobierno. Durante el Risorgimento (circa 1840-1870), las autoridades mu-
nicipales de Loreto consideraron que el tatuaje era una costumbre barbara
y lo prohibieron.

El ejército y la marina franceses ya habian hecho lo mismo. Con una
mejor comprension de la enfermedad y la higiene, las preocupaciones sa-
nitarias se convirtieron en un punto de tension frecuente entre tatuadores,
autoridades y clientes (Gilbert, 2000).

Los registros de los presos del Imperio Britanico muestran que el tatua-
je religioso fue habitual entre 1780 y 1925, entre condenados de distintas
clases sociales y religiones. Incluso cuando el uso de imagenes en el culto

12 El texto es importante porque es la Gnica investigacion sobre el tatuaje loretano, previa al escrito de
Durkheim de 1915. Tal autor menciona estos tatuajes entre sus ejemplos, pero no sus fuentes (lo que
si hace en los casos de Lacassagne, Lombroso o Procopio de Gaza). Desgraciadamente, sus archivos
fueron destruidos con la invasién nazi a Francia (Pickering, 2012). Pirgorini Beli podria ser la fuente no
mencionada y una de las primeras socidlogas en ocuparse del tema.

92 e Revista Mexicana de Sociologia 88, n(im. 1 (enero-marzo, 2026): 75-104.



se consideraba idolatria para los presbiterianos escoceses, alrededor de 8%
de los condenados a Australia tenian tatuajes religiosos (Alker y Shoemaker
2022; Maxwell-Stewart y Duffield, 2000).

A finales del siglo X1X y principios del XX, los tatuajes religiosos estaban
presentes en los salones de clase alta y la nobleza (Bradley, 2000; Gilbert,
2000); en las clases populares y los marineros (Le Breton, 2013); en los
circos y las ferias de Europa y Estados Unidos (Ebensten 1954; Govenar,
1988). Sin embargo, los académicos seguian asociandolos con un tipo de
religiosidad marginal, emocional y supersticiosa (Hambly, 1927).

El cuadro que la sociologia habia pintado sobre lo religioso en Occi-
dente, ignoro al tatuaje como una practica religiosa. Como los tatuajes no
eran obligatorios, las y los académicos los invisibilizaron, asumieron que
la gente se los hacia por razones religiosas ilegitimas (Morello, 2024).

Sin duda, los tatuajes no son una practica religiosa pura. Siempre han
estado influenciados por tradiciones populares, gustos estéticos, elementos
simbolicos de diferentes trasfondos culturales y religiosos, expectativas
sociales sobre los cuerpos y limitaciones técnicas; pero todo esto también
es cierto de la mayoria de las practicas religiosas.

El enfoque de la Rv asume la impureza, prestando atencién a la capaci-
dad de las personas de sacralizar, de definir lo que es religioso desde sus
identificaciones sociales (étnicas, de género, generacionales, socioecond-
micas, politicas), en didlogo con su cultura, utilizando distintos elementos
disponibles. Al investigar los tatuajes religiosos, notamos que las religio-
nes establecen simbolos, imagenes y textos, e influyen en como las personas
se relacionan con lo suprahumano; pero también vemos que no tienen la
ultima palabra; que las personas tatuadas son interlocutores activos en esa
conversacion (Morello, 2025). El tatuaje religioso es el resultado de una ne-
gociacion entre un sujeto, la comunidad en la que vive, los simbolos dis-
ponibles, la tradicién religiosa, la artista que tatia y los recursos técnicos
y sanitarios con los que se cuenta (Morello y Paula, 2024).

Los tatuajes muestran un sistema de sentido, un orden que articula valo-
res y que rememora y transmite lo considerado sagrado (Dougherty y Koch,
2019; Maloney y Koch, 2019; Morello, 2021a). No son toda la religién, son
una forma de practicar religion. Pero son una forma que atraviesa tiempos,
lugares, tradiciones y personas; en todo caso, una practica mas universal
que la asistencia dominical. Una forma ignorada, por las teorias vigentes

Revista Mexicana de Sociologia 88, nim. 1 (enero-marzo, 2026): 75-104. ® 93



que afirmaron ceci n’est pas une religion. Los tatuajes sirven para mostrar
cémo una practica marginada por la sociologia fue y es utilizada como ex-
presion religiosa. La aproximacion de la RV nos ayuda tanto a visibilizar
esta practica, como a criticar los paradigmas teéricos establecidos.

DISCUSION

La forma tradicional de estudiar la religion en sociologia, se ha centrado
en las instituciones religiosas y en la asistencia al templo. Esta perspectiva
ha limitado nuestra comprension de lo religioso. Las teorias (de seculariza-
cion y, en menor medida, del mercado religioso), que dominan la sociologia
de la religion, no logran explicar la vitalidad, diversidad y complejidad de
las practicas religiosas en Latinoamérica.

La perspectiva de RV, en cambio, pone el centro en las practicas cotidianas
de las personas, permitiendo recuperar la complejidad de la religiosidad con-
tinental. La RV estudia lo religioso desde la perspectiva de quienes lo viven,
con sus condicionamientos socioeconémicos, culturales, de género, etarios.

Recuperando lo religioso como una construccién social, la Rv visibiliza
cuales actores intervienen en esa construccion y qué papel juegan. La ca-
racteristica mas importante de la perspectiva es destacar el rol de quienes
practican en esa construccion.

Enfatizando el elemento social de lo religioso, la aproximacién de la
RV replantea el uso de asistencia al templo como medicién de vitalidad
religiosa en una sociedad. ;Podria ser el caso de que ir a la iglesia sea una
practica asociada a un momento cultural determinado, a una forma de vivir
en comun? Asistencia al templo, smide la vitalidad religiosa o el vigor de
vinculos comunitarios?

Las practicas por medir deberian ser algo que las personas hacen para
mantener su relacién con la divinidad, y no necesariamente lo que las igle-
sias mandan o lo que la sociologia espera encontrar. Idealmente, serian
practicas que muestran negociaciones entre lo personal y lo colectivo, las

13 Aqui, un riesgo es asumir acriticamente lo que reportan, sin tener en cuenta que las interacciones son
generadas en un contexto de investigacion controlado por la persona que investiga. Otro, es perder de
vista que, incluso la practica religiosa mas autébnoma y personal, como la meditacion o la oracién men-
tal, sigue siendo una construccion social: al menos porque se usa un lenguaje socialmente construido.

94 e Revista Mexicana de Sociologia 88, n(im. 1 (enero-marzo, 2026): 75-104.



adaptaciones, transformaciones y resignificaciones. Posiblemente, esas
practicas marcadas por su contexto no se expliquen cabalmente sin dicho
contexto, por eso los estudios comparativos son clave.

Aproximarse a lo religioso desde las practicas propias de América La-
tina invita a coordinar encuestas nacionales que han hecho el esfuerzo
de incorporar indicadores locales y estan dando cuenta de una vitalidad
y diversidad no registradas en encuestas globales. En México, 55% de la
poblacion tiene altares domésticos (Red de Investigadores del Fendmeno
Religioso en México, 2016), casi la mitad de la poblacién chilena conecta
a través de altares callejeros (animitas) (Valenzuela, Bargsted y Somma,
2013). Estos altares, u otras practicas que se replican en distintas socieda-
des del continente, como el uso de fotografias (Torre, 2021; Morello, 2023;
Suérez, 2008), las marcas religiosas en el espacio urbano (Ameigeiras,
2008; Suarez, 2012) o los tatuajes (Morello, 2021a; Yllescas, 2018) podrian
ser items comunes por investigarse en Latinoamérica.

CONCLUSION: DE MAGRITTE A ROTHKO

En la sala contigua a la que alberga el cuadro de Magritte, se exhibe White
Center, de Mark Rothko (Figura 6). Su estilo, el expresionismo abstracto,
se caracteriza por campos de colores flotantes, brillantes y difusos, casi
desenfocados cuando se miran de cerca. El cuadro, de 2.14 por 1.83 me-
tros, se compone de dos campos rojos separados por uno blanco. Segun la
explicacion del museo:

los rectangulos rojos sugieren asociaciones rituales y elementales (sangre y
fuego, vida y muerte), mientras que una luz interior parece emanar del centro
blanco, sugiriendo un resplandor etéreo y numinoso. Para Rothko, el color era
la clave del mundo espiritual, evocando verdades trascendentales que no se
pueden expresar con imagenes reconocibles.!

Rothko utilizé los campos de color para producir una respuesta espiritual,
meditativa, similar a las experiencias misticas o religiosas. El color puede

14 Traducido de LACMA (2024). White Center, de Mark Rothko [en linea]. Disponible en <https://collections.
lacma.org/node/235786> (consulta: 11 de octubre 2024).

Revista Mexicana de Sociologia 88, nim. 1 (enero-marzo, 2026): 75-104. ® 95



ser capaz de comunicar aspectos basicos de la experiencia humana que las
imagenes tradicionales, gastadas por el uso, no pueden.

En este momento de la sociologia de la religion, la invitacion de la Rv es
pasar de Magritte a Rothko: ya no se trata ya de pintar imagenes o formas
ya naturalizadas por el uso, ni siquiera de criticar la asociacién entre objeto
en si con una representacion, sino de pintar un nuevo cuadro enfatizando
lo no mirado.

Si bien RV es una perspectiva alternativa a las miradas establecidas, no es
aun una teoria explicativa. Tal vez el desafio mas importante que abre esta
aproximacion es desarrollar categorias que nos ayuden a entender mejor la
realidad religiosa latinoamericana, y lo religioso en general.!®

Figura 6
Mark Rothko, White Center (1957)

Fuente: LACMA (2024). White Center, de Mark Rothko [en linea].
Disponible en <https://collections.lacma.org/node/235786>
(consulta: 11 de octubre 2024).

15 Actualmente, dos modelos teéricos, basados en la aproximacidn de Ry, estan desarrollandose: el de
religiosidad bisagra (Juarez, Torre, y Gutiérrez, 2023) y el de modernidad encantada (Morello, 2020);
ambos en los primeros planteos, pero aspirando a generar modelos tedricos que mejor reflejen la reli-
giosidad del continente.

96 e Revista Mexicana de Sociologia 88, n(im. 1 (enero-marzo, 2026): 75-104.



BIBLIOGRAFIA

Alker, Zoe, y Robert Shoemaker (2022). “Convicts and the cultural significance of
tattooing in nineteenth-century Britain”. Journal of British Studies 61: 835-862.

Ameigeiras, Aldo (2008). Religiosidad popular: creencias religiosas populares en la
sociedad argentina. Buenos Aires-Los Polvorines: Biblioteca Nacional-Universidad
Nacional de General Sarmiento.

Ammerman, Nancy T. (2021). Studying Lived Religion. Nueva York: New York Uni-
versity Press.

Anderson, Clare (2000). “Godna: Inscribing Indian convicts in the nineteenth century”.
En Written on the Body. En The Tattoo in European and American History, editado
por Jane Caplan, 102-117. Princeton: Princeton University Press.

Bahamondes Gonzélez, Luis, y Nelson Marin Alarcén (2022). “Religion vivida y
consumo religioso/espiritual: creyentes, usuarios y vida cotidiana en Santiago de
Chile”. Revista de Estudios Sociales 82 (10): 137-156.

Bargain-Darrigues, Gaélle, y Gustavo Morello (2023). “Lived religion beyond words:
A denotative analysis of participant-produced photos of meaningful objects”. The
Sociological Review 71 (5): 1037-1057.

Bell, Shannon (1999). “Tattooed: A participant observer’s exploration of meaning”.
Journal of American Culture 22: 53-58.

Blasio, Abele de (1905). Il Tatuaggio. Napoles: Gennaro M. Priore.

Boudreau, Julie-Anne, Laura Ferro Higuera, y Aitiana Villamar Ruelas (2020). “Ser
y estar en lo urbano. Un acercamiento espacio-temporal al tatuaje”. Disparida-
des. Revista de Antropologia 72 (2): 1-15. Disponible en <https://doi.org/10.3989/
dra.2020.022>.

Bradley, James (2000). “Body commodification? Class and tattoos in victorian Britain”.
En Written on the Body. The Tattoo in European and American History, editado por
Jane Caplan, 136-155. Princeton: Princeton University Press.

Brain, Robert (1979). The Decorated Body. Nueva York: Harper & Row.

Bravo Vega, Fabian (2024). “Religious disaffection and ‘unaffiliated’ individuals:
Qualitative approaches to the Chilean case”. International Journal of Latin Ame-
rican Religions: 1-20.

Bruce, Steve (2011). “A sociology classic revisited: Religion in Banbury”. Sociological
Review 52: 201-222.

Brusoni, Camila (2019). “Religion vivida desde una perspectiva de género”. En La re-
ligién como experiencia cotidiana: creencias, prdcticas y narrativas espirituales en
Sudameérica, compilado por Hugo Rabbia, Gustavo Morello, Néstor da Costa y Ca-
talina Romero, 177-188. Cérdoba: Editorial de la Universidad Catélica de Cérdoba.

Bruna, Denis (2005). “Le ‘labour dans la chair’. Témoignages et représentations du
tatouage au Moyen Age”. En Micrologus. La pelle umana. The Human Skin, diri-
gido por Agostino Paravicini Bagliani, 389-407. Firenze: Edizioni del Galluzzo.

Revista Mexicana de Sociologia 88, nim. 1 (enero-marzo, 2026): 75-104. ® 97



Caplan, Jane (ed.) (2000). Written on the Body. The Tattoo in European and American
History. Princeton: Princeton University Press.

Carswell, John (1957). Coptic Tattoo Designs. Beirut: American University of Beirut.

Chéavez, Mark, y Laura Stephens (2003). “Church attendance in the United States”.
En Handbook of the Sociology of Religion, editado por Michele Dillon, 85-95.
Cambridge, Nueva York: Cambridge University Press.

Christian, Patricia, Michael Gent, y Timothy Wadkins (2015). “Protestant growth
and change in El Salvador: Two Decades of Survey Evidence”. Latin American
Research Review 50 (1): 140-159.

Christopher, A. J. (2014). “The religious question in the United Kingdom census,
1801-2011”. Journal of Ecclesiastical History 65 (3): 601-619.

Concilio di Nicea 787 (2004). Atti del Concilio Niceno Secondo Ecumenico Settimo,
editado por Giorgio Di Domenico y Crispino Valenziano. Ciudad del Vaticano:
Libreria Editrice Vaticana.

Costa, Néstor da, Valentina Pereira Arena y Camila Brusoni (2019). “Individuos e
instituciones: una mirada desde la religiosidad vivida”. Sociedad y Religion 29
(51): 61-92.

Costa, Néstor da, Gustavo Morello, Hugo Rabbia y Catalina Romero (2021). “Explo-
ring the nonaffiliated in South America”. Journal of the American Academy of
Religion 89 (2): 562-587.

Dauge-Roth, Katherine (2020). Signing the Body. Marks on Skin in Early Modern
France. Londres y Nueva York: Routledge.

DeMello, Margo (2000). Bodies of Inscription. A cultural History of the Modern Tattoo
Community. Durham y Londres: Duke University Press.

Denzinger, Heinrich (1957). The Sources of Catholic Dogma. St. Louis: Herder.

Dougherty, Kevin, y Jerome Koch (2019). “Religious tattoos at one Christian univer-
sity”. Visual Studies 34 (4): 311-318.

Durkheim, Emile (1965 [1915]). The Elementary Forms of The Religious Life. Nueva
York-Londres: The Free Press.

Ebensten, Hanns (1954). Pierced hearts and true love. An illustrated History of the
Origin and Development of European Tattooing and a Survey of its Present State.
Londres: Derek Verschoyle.

Firmin, Michael, Luke Tse, Tammy Angelini, y Janna Foster (2012). “A Qualitative
Assessment of internal factors for tattooing among college students”. College Stu-
dents Affairs Journal 30 (2): 31-44.

Fleming, Juliet (2000). “The Renaissance Tattoo”. En Written on the Body. The Tattoo
in European and American History, editado por Jane Caplan, 61-82. Princeton:
Princeton University Press.

98 e Revista Mexicana de Sociologia 88, n(im. 1 (enero-marzo, 2026): 75-104.



Frigerio, Alejandro (2018). “;Por qué no podemos ver la diversidad religiosa?: cuestio-
nando el paradigma catélico-céntrico en el estudio de la religién en Latinoamérica”.
Cultura y Representaciones Sociales 12 (24): 51-95.

Gilbert, Steve (2000). Tattoo History: A Source Book. Nueva York: Juno Books.

Giménez Beliveau, Veroénica (2016). Catdlicos militantes: sujeto, comunidad e institu-
cion en la Argentina. Buenos Aires: Eudeba.

Goldstein, Warren (2024). “Critical Religion and the Sociology of Religion”. Method
and Theory in the Study of Religion (36): 316-332.

Govenar, Alan (1988). “The variable context of Chicano tattooing”. En Marks of Ci-
vilization. Artistic Transformations of the Human Body, editado por Arnold Rubin,
209-217. Los Angeles: Museum of Cultural History-University of California.

Grumet, Gerald (1983). “Psychodynamic implications of tattoos”. American Journal
of Orthopsychiatry 53 (3): 482-492.

Guerzoni, Guido (2005). ““Notae divinae ex arte compunctae’. Prime impressioni sul
tatuaggio devozionale in Italia (secoli xv-x1x)”. En Micrologus. La pelle umana:
The Human Skin, por Agostino Paravicini Bagliani, 409-437. Firenze: Edizioni
del Galluzzo.

Guerzoni, Guido (2018). “Devotional tattoos in early Modern Italy”. Espacio, Tiempo
y Forma 6: 119-136.

Guilbault, Kari, Robert Stark y Artur Obluski (2024). “Faith embodied: a tattooed
individual from medieval Ghazali”. Antiquity: 1-8.

Gustafson, Mark (1997). “Inscripta in fronte: Penal tattooing in Late Antiquity”. Clas-
sical Antiquity 16 (1): 79-105.

Hambly, Wilfrid D. (1927). The History of Tattooing and its Significance, with Some Ac-
count of Other Forms of Corporal Marking. Nueva York: The MacMillan Company.

Hernéndez Alberto, Cristina Gutiérrez Ziiiga y Renée de la Torre (2016). Encuesta
Nacional sobre Creencias y Prdcticas Religiosas en México (Encreer/Rifrem 2016)
[en linea]. Disponible en <http://www.rifrem.mx/wp-content/uploads/2017/10/
INFORME-DE-RESULTADOS-EncuestaNacionalMexicoCreenciasyPracticas-
Religiosas-2017-05.pdf> (consulta: 2 de septiembre de 2025).

Jones, C. P. (2000). “Stigma and tattoo.” En Written on the Body. The Tattoo in Euro-
pean and American History, editado por Jene Caplan, 1-16. Princeton: Princeton
University Press.

Juérez Huet, Nahayeilli, Renée de la Torre y Cristina Gutiérrez Zuiiga (coords.)
(2023). De la religiosidad vivida a la religiosidad bisagra. Ciudad de México: Pu-
blicaciones de la Casa Chata.

Jungman, Joseph (1951). EI sacrificio de la misa. Madrid: Biblioteca de Autores
Cristianos.

Revista Mexicana de Sociologia 88, nim. 1 (enero-marzo, 2026): 75-104. ® 99



Kaye, Thomas, Judyta Bak, Henry William Marcelo y Michael Pittman (2025).
“Hidden artistic complexity of Peru’s Chancay culture discovered in tattoos by
laser-stimulated fluorescence”. pNAs 122 (4): 1-4.

Kosut, Mary (2006). “Mad artists and tattooed perverts: Deviant discourse and the
social construction of cultural categories”. Deviant Behavior 27 (1): 73-85.

Lacassagne, Alexandre (1881). Les Tatouages: Etude anthropologique et médico-légale.
Paris: Librairie J. B Bailliére et Fils.

Latin American Public Opinion Project (LAPOP) (2020). Cuestionario de cada pais y
disefio de muestras [en linea]. Disponible en <https://www.vanderbilt.edu/lapop/
data-playground-eng.php> (consulta: 2 de septiembre de 2025).

Latinobarémetro (2018). Prdctica religiosa. Total de Chile y América Latina, 1995-
2017. Santiago de Chile: Latinobarémetro.

Le Breton, David (2013). El tatuaje o la firma del yo. Madrid: Casimiro.

Lecaros, Véronique (2019). “Afiliaciones/desafiliaciones y conversiones/deconversio-
nes religiosas en habitantes de Lima”. En La religion como experiencia cotidiana:
creencias, prdcticas y narrativas espirituales en Sudamérica, compilado por Hugo
Rabbia, Gustavo Morello, Néstor da Costa y Catalina Romero, 51-65. Cérdoba:
Educc.

Lombroso, Cesare (1887). L’Homme Criminel: Etude anthropologique et Médico-légale.
Paris: Félix Alcan/Bocca Freres.

MacQuarrie, Charles W. (2000). “Insular Celtic tattooing: History, myth and metaphor”.
En Written on the Body. The Tattoo in European and American History, editado
por Jane Caplan, 32-45. Princeton: Princeton University Press.

Mallimaci, Fortunato (2008). Modernidad, religion y memoria. Buenos Aires: Colihue.

Mallimaci, Fortunato, y Verénica Giménez Beliveau (2006). “Historia de vida y méto-
dos biogréaficos”. En Estrategias de investigacion cualitativa, coordinado por Irene
Vasilachis de Gialdino, 175-209. Barcelona: Gedisa.

Mallimaci, Fortunato, Verénica Giménez Beliveau, Juan Esquivel, y Gabriela Irraza-
bal (2019). Sociedad y religion en movimiento. Segunda Encuesta Nacional sobre
Creencias y Actitudes Religiosas en Argentina. Buenos Aires: Centro de Estudios
e Investigaciones Laborales-Consejo Nacional de Investigaciones Cientificas y
Técnicas.

Maloney, Patricia, y Jerome Koch (2019). “The college student’s religious tattoo: Res-
pect, reverence, remembrance”. Sociological Focus 53 (1): 53-56.

Martin, Chris William (2013). “Tattoos as narratives: Skin and self”. Public Journal
of Semiotics 4 (2): 2-46.

Maxwell-Stewart, Hamish, y Ian Duffield (2000). “Skin deep devotions: Religious tat-
toos and convict transportation to Australia”. En Written on the Body. The Tattoo
in European and American History, editado por Jane Caplan, 118-135. Princeton:
Princeton University Press.

100 e Revista Mexicana de Sociologia 88, n(im. 1 (enero-marzo, 2026): 75-104.



Mendham, John (1849). The Seventh General Council, the Second of Nicaea in which
the Worship of Images Was Established, with Copious Notes from the “Caroline
Books”. Londres: Painter.

Monnot, Christophe (2018). “Unmasking the relations of power within the religious
field”. En Bringing Back the Social into the Sociology of Religion, editado por Ve-
ronique Altglas y Matthew Wood, 119-141. Leiden-Boston: Brill.

Morello, Gustavo (2019a). “The symbolic efficacy of Pope Francis’s religious capital
and the agency of the poor”. Sociology 53 (6): 1077-1993.

Morello, Gustavo (2019b). “Why study religion from a Latin American sociologi-
cal perspective? An Introduction to Religions Issue. Religion in Latin America,
and among Latinos Abroad”. Religions 10 (6): 399. Disponible en <https://doi.
0rg/10.3390/rel10060399>.

Morello, Gustavo (2020). Una modernidad encantada. Religion vivida en Latinoamé-
rica. Cérdoba: Educc.

Morello, Gustavo (2021a). “I’ve got you under my skin: Tattoos and religion in three
Latin American cities”. Social Compass 68 (1): 61-80.

Morello, Gustavo (2021b). Lived Religion in Latin America: An Enchanted Modernity.
Nueva York: Oxford University Press.

Morello, Gustavo (2023). “The construction of the sacred through photographs dis-
played in Latin American homes”. Social Compass 70 (1): 127-148.

Morello, Gustavo (2024). “The case for tattoos as religious practices. From footnote
to survey indicator”. Critical Research on Religion 12 (2): 191-209.

Morello, Gustavo (2025). “El oficio (religioso) de tatuar”. Encartes 8 (15): 267-279.

Morello, Gustavo, y Tiago de Paula (2024). “Tattoo artists as religious figures”. Journal
for the Scientific Study of Religion 63 (3): 675-694.

Newport, Frank (2016). Five Key Findings on Religion [en linea]. Disponible en <https://
news.gallup.com/poll/200186/five-key-findings-religion.aspx#:~:text=Gallup’s%20
longest%2Drunning%?20religious%?20service,rose%20t0%2039%25%20in%?20
1950>.

Nilsson, Hakan (2020). “Taking a mindful run with Murakami: A (hermeneutic) phe-
nomenological approach”. Contemporary Buddhism (21): 351-368.

Oettermann, Stephan (2000). “On display: tattooed entertainers in America and Ger-
many”. En Written on the Body. The Tattoo in European and American History,
editado por Jane Caplan, 193-211. Princeton: Princeton University Press.

Olmos Rebellato, Franco (2019). “Pensar los cuerpos, pensar las practicas religiosas:
una aproximaxion desde las mujeres catdlicas de Cérdoba”. En La religiéon como
experiencia cotidiana: creencias, prdcticas y narrativas espirituales en Sudamé-
rica, compilado por Hugo Rabbia, Gustavo Morello, Néstor da Costa y Catalina
Romero, 131-138. Cérdoba: Educc.

Revista Mexicana de Sociologia 88, nim. 1 (enero-marzo, 2026): 75-104. © 101



Olson, Paul, y David Beckworth (2011). “Religious change and stability: Seasonality
in church attendance from 1940s to the 2000s”. Journal for the Scientific Study of
Religion 50 (2): 388-396.

Parnell, Julia (2019). “Stigmata: An Ethnographically Informed Approach to the Re-
ligious Tattoo in America”. Claremont Graduate University. ProQuest 13862075.

Percival, Henry (ed.) (1901). The Seven Ecumenical Councils of the Undivided Church.
Londres: Philip Schaff.

Pereira Arena, Valentina (2024). “A Latin American view of lived religion proposal”.
Social Compass 71 (4): 674-692.

Pereira Arena, Valentina, y Gustavo Morello (2022). “Entre el opio del pueblo y la
btisqueda de la salvacién. Aproximaciones a la ‘religiosidad vivida’ desde América
Latina”. Revista de Estudios Sociales 82: 3-21.

Pérez Fonseca, Andrea (2009). “Cuerpos tatuados, ‘almas’ tatuadas: nuevas formas
de subjetividad en la contemporaneidad”. Revista Colombiana de Antropologia
45 (1): 69-94.

Pérez-Vela, Rolando (2023). “The mediatization of religious practices in urban daily
life: The Peruvian case”. Religions 14 (5): 649-670.

Petkoff, Peter (2019). “Christian tattoos as a normative. Demarcation of memory, defiance
and eternal return”. En Perplexed Religion, editado por Miriam Diez Bosch, Alberto
Melloni y Josep Mico Sanz, 57-72. Barcelona: Blanquerna Observatory.

Pew Research Center (2014). Religion in Latin America: Widespread Change in a His-
torically Catholic Region. Washington: Pew Center.

Pickering, William Stuart Frederic (1967). “The 1851 Religious Census - A Useless
Experiment?”. The British Journal of Sociology 18: 382-407.

Pickering, William Stuart Frederic (2012). “The mystery of some ‘last things’ of
Emile Durkheim: Notes for a Research Project”. En Durkheimian Studies / Etudes
Durkheimiennes, New Series 18: 3-9.

Pigorini Beri, Caterina (2018 [1889]). Sacred and Profane Tattoos of the Holy House
of Loreto. Ortezzano (FM) Milan: Alberto Niro Editore.

Price, Richard (2018). The Acts of the Second Council of Nicaea (787): Translated with
notes and an Introduction. Liverpool: Liverpool University Press.

Pitts, Victoria (2003). In the Flesh. The Cultural Politics of Body Modification. Nueva
York: Palgrave Macmillan.

Rabbia, Hugo (2017a). “Espiritualidad y religion en las narrativas espirituales de
cordobeses/as”. En Jornadas de Estudios sobre Religién, Sociedad y Cultura en
Perspectiva Comparada. Cuestiones tedricas y metodoldgicas, 1-20. Buenos Aires:
Universidad Cat6lica Argentina.

Rabbia, Hugo (2017b). “Explorando los ‘sin religion de pertenencia’ en Cérdoba, Ar-
gentina”. Estudos de Religido 31 (3): 131-155.

102 e Revista Mexicana de Sociologia 88, n(im. 1 (enero-marzo, 2026): 75-104.



Rabbia, Hugo, Gustavo Morello, Néstor da Costa y Catalina Romero (2019). La reli-
gion como experiencia cotidiana: creencias, prdcticas y narrativas espirituales en
Sudamérica. Cérdoba, Cordoba: Educc.

Red de Investigadores del Fenomeno Religioso en México (2016). Encuesta Nacional
sobre Creencias y Prdcticas Religiosas en México. Informe de resultados. México:
Rifrem.

Romero, Catalina, y Veronique Lecaros (2017). “Quiénes son los ‘sin religién’ en
Lima”. Estudos de Religido 31 (3): 111-130.

Romero, Catalina, Rolando Pérez y Veronique Lecaros (2020). “Autonomias e iden-
tidades racionalizadas entre creyentes desde la religiosidad evangélica vivida: el
caso limefio.” Sociologias 22 (53): 64-87.

Rosecrans, Jennipher Allen (2000). “Wearing the Universe: Symbolic markings in early
modern England”. En Written on the Body. The tattoo in European and American
History, editado por Jane Caplan, 46-60. Princeton: Princeton University Press.

Rosenblatt, Daniel (1997). “The antisocial skin: Structure, resistance and ‘modern
primitive’ adornment in the United States”. Cultural Anthropology 12 (3): 287-334.

Rubin, Arnold (1988). “General introduction”. En Marks of Civilization. Artistic Trans-
formations of the Human Body, editado por Arnold Rubin, 13-17. Los Angeles:
Museum of Cultural History-University of California.

Sanders, Clinton, y Angus Vail (2008). Customizing the Body. The Art and Culture of
Tattooing. Philadelphia: Temple University Press.

Scheinfeld, Noah (2007). “Tattoos and religion”. Clinics in Dermatology (25): 362-366.

Schildkrout, Enid (2004). “Inscribing the body”. Annual Review of Anthropology 33:
319-344.

Segard, Gabriel, y Henri Emile Chevalier (1865 [1632]). Le grand voyage du pays des
Hurons: Situé en I’Amérique vers la Mer douce, és derniers confins de la Nouvelle
France dite Canada; avec un dictionnaire de la langue huronne. Paris: Librairie
Tross.

Sizer, Laura (2020). “The art of tattoos”. The British Journal of Aesthetics 60 (4):
419-433.

Somma, Nicolas, Matias Bragsted, y Eduardo Valenzuela (2017). “Mapping religious
change in Latin America”. Latin American Politics and Society 59 (1): 119-142.

Steward, Samuel (1990). Bad Boys and Tough Tattoos. A Social History of the Tattoo
with Gangs, Sailors and Street-Corner Punks 1950-1965. Nueva York: Harrington
Park Press.

Suarez, Hugo José (2008). La fotografia como fuente de sentidos. San José: Facultad
Latinoamericana de Ciencias Sociales-Costa Rica.

Suérez, Hugo José (2012). Ver y creer. Ensayo de sociologia visual en la colonia El
Ajusco, México. Ciudad de México: Universidad Nacional Auténoma de Méxi-
co-Instituto de Investigaciones Sociales.

Revista Mexicana de Sociologia 88, nim. 1 (enero-marzo, 2026): 75-104. ® 103



Thevenot, Monsieur do (1687). The travels of Monsieur de Thevenot into Levant in
three parts. Londres: H. Clark.

Thompson, David (1967). “The 1851 Religious Census: problems and possibilities”.
Victorian Studies 11 (1): 87-97.

Torczyner, Harry (1977). Magritte: Ideas and Images. Paris: Drager Editeur.

Torre, Renée de la (2021). “Home altars: Material expressions of spiritual do-it-
yourself”. International Journal of Latin-American Religions 5: 1-20 [en linea].
Disponible en <https://doi.org/10.1007/s41603-021-00131-9>.

Valenzuela, Eduardo, Matias Bargsted y Nicolds Somma (2013). “sEn qué creen los
chilenos? Naturaleza y alcance del cambio religioso en Chile”. Temas de la Agen-
da Ptublica 8 (59).

Walzer Moskovic, Alejandra (2015). “Tatuaje y significado: en torno al tatuaje con-
temporaneo”. Revista de Humanidades 24: 193-216.

Wolff, Kurt (1950). The Sociology of Georg Simmel. Glencoe, Illinois: The Free Press.

World Values Survey (2020) [en linea]. Disponible en <http://www.worldvaluessurvey.
org/WVSDocumentationW V6.jsp> (consulta: 2 de septiembre de 2025).

Yllescas, Adrian (2018). “Los altares del cuerpo como resistencia ante el poder car-
celario”. Encartes Antropoldgicos 1 (1): 121-139.

Gustavo Morello

Doctor en Ciencias Sociales (Universidad de Buenos Aires). Adscripcion:
profesor en el Departamento de Sociologia del Boston College. Lineas de
investigacion: religion vivida, practicas religiosas en el espacio publico y
privado, y tatuajes religiosos. orciD: 0000-0002-0332-9616.

®

104 e Revista Mexicana de Sociologia 88, n(im. 1 (enero-marzo, 2026): 75-104.



